Freud, de l'interprétation du réve a I’hypothese de I'inconscient

« Il nous est impossible d’arriver a éclaircir le réve en tant que processus psychique, car expliquer
veut dire ramener a du connu, et il n’y a pas pour I’instant de connaissance psychologique a laquelle
nous puissions subordonner ce qui se laisse inférer comme base d’explication a partir de I’examen

psychologique des réves?. »

Introduction
L’interprétation du réve est sans aucun doute I’ceuvre la plus célébre de Freud et celle qui

lui a permis de rendre compte au plus grand nombre des hypothéses qui allaient fonder la
psychanalyse comme une pratique et un champ de recherche a part entiére. C’est pourtant une
ceuvre avec un statut a part, encore méconnue et objet d’incompréhensions voire de résistances.
S’il ne s’agit pas du seul texte dans lequel Freud aborde et développe sa théorie du réve, elle
contient néanmoins I’essentiel de ses ¢laborations théoriques qui pourront étre développées ou
remaniées par la suite, mais qui ne seront pas strictement contredites, tant les questionnements

qu’elle initie demeurent contemporains.

On peut donc lire et relire les textes de Freud sur le réve plus de 100 ans apres leur parution.
Outre leur intérét dans le champ philosophique et scientifique, ils témoignent d’une pratique -
la psychanalyse - qui n’a depuis lors cessé de se renouveler tout en restant fidéle a certains
principes parmi lesquels pour celui qui s’y préte la possibilité de dire tout ce qui lui passe par

la téte, de jour comme de nuit.

Dans cette présentation, nous nous efforcerons de suivre une approche historique et
théorique pour tenter de restituer la spécificité, peut-étre 1’unicité, de la découverte freudienne
sur le réve et son interprétation, ainsi que ses développements dans sa formulation de

I’hypothéese de I’inconscient.

Le réve avant Freud

Les Anciens
Freud en vint a s’intéresser aux réves a partir de sa propre experience. Il consacre le long

premier chapitre de L ‘interprétation du réve a « la littérature scientifique sur les problémes du
réve ». D’emblée, il se situe en rupture avec la tradition scientifique de son époque. Lui qui
veut fonder une science va montrer en quoi les théories de son époque sont insatisfaisantes a

constituer un socle théorique. Il faut chercher ailleurs. Relevant que I’approche scientifique du

LS. Freud, L’interprétation du réve, Paris, PUF Quadrige, 2012, p. 563.

1



réve a son époque le considere systématiquement comme un processus somatique dépourvu de
sens, il privilégie la tradition profane dont il lui semble qu’elle a compris 1’aspect prophétique
du réve. Mais privilégier ne signifie pas adhérer. L’oniromancie antique et préscientifique a
bien saisi le caractére prémonitoire des réves mais elle s’en tient a des principes que Freud va
dépasser. Parmi les écrits auxquels Freud fait référence et dont la plupart ont été perdu, Freud
met en avant I’Oneirocritica d’ Artémidore de Daldis (I1éme siecle, Syrie). Les réves sont « des
révélations provenant des dieux et des démons? ». Certains réves sont divinatoires et relévent
d’une forme allégorique que le devin onirocrite va aider le réveur a interpréter. Déja attentif a
I’influence de la superstition, Freud remarque que cette pratique s’ancre dans la tendance des
hommes & projeter dans le monde extérieur ce qui n’a de réalité que dans la vie d’ame et dans
le besoin qu’ils éprouvent de ramener I’inconnu au connu®. Cette tendance existe toujours a
I’époque de Freud et persiste aprés lui. Il n’est pas exclu aujourd’hui encore qu’on puisse céder

aux prémonitions rassurantes ou funestes de certains prédicateurs.

Mais déja au moment de I’ Antiquité, Freud précise que « le réve est [...] devenu un objet de
la psychologie* ». La lecture du texte laisse penser que Freud fait se succéder deux approches
du réve qui coexistent d’emblée, I’une divinatoire et I’autre préscientifique voire médicale. En
effet, Aristote qui a consacré deux ouvrages aux réves (De [’interprétation des réves, et Des

réves), tente d’extraire les lois de 1’esprit humain du divin:

« Aristote connait quelques-uns des caracteres de la vie de réve, par ex. que le réve réinterprete en
grand de petits stimuli survenant pendant le sommeil (" on croit traverser un feu et ressentir une
chaleur extréme, quand il ne se produit qu’un réchauffement tout a fait insignifiant de tel ou tel
membre”), et il tire de cette fagon de faire la conclusion que les réves pourraient trés bien révéler au
médecin les premiers indices non remarqués pendant la journée d’un début de modification dans le

corps®. »

Ce que les Anciens ont compris, c’est que les réves ont un sens et que ce sens peut étre
interprété. La demarche freudienne visera cependant a proposer un autre usage de
I’interprétation : il ne s’agit pas prédire I’avenir mais de rendre manifeste un sens qui se présente
d’abord comme caché. Ce que Freud note, non sans humour, c’est que les anciens ont percé le

mystere du réve, mais qu’ils ont pris leurs désirs pour la réalité.

2 Ibid., p. 26.
3 Ibid., p. 29.
4 Ibid., p. 26.
5 Ibid., p. 27.



Les Modernes
Freud pense que les Anciens et les profanes s’approchent plus de la vérité du réve que les

médecins contemporains®. Leurs préoccupations les portent vers la vie de 1’ame plutdt que vers
la vie du corps. Lui-méme en de nombreux endroits utilise indifféremment « vie de I’ame » et
« vie psychique », ce qui nous indique qu’il est sur le point de proposer une conception de
I’appareil psychique qui n’est pas encore déterminée. En tout cas, il s’éloigne des tentatives
d’explication du phénoméne du réve par le fonctionnement du corps ou du cerveau.
Neurologue, il a déja tenté cette entreprise dans I’Esquisse d 'une psychologie scientifique’ mais
ce travail restera inachevé et ne sera pas publié de son vivant. Pour L ’interprétation du réve, il
explique notamment : « Je n’ai guére eu I’occasion de m’occuper du probléme du sommeil, car
c’est un probléme essentiellement physiologique® (...)» Il va relever dans la littérature
contemporaine tout ce qui a trait au réve et non au sommeil mais il ne parvient pas a privilégier
une théorie plutét qu’une autre. Une théorie est pour lui la tentative d’expliquer un phénomeéne
a partir d’un seul point de vue qui permet de dégager son caractere essentiel au regard d’un

phénomene plus vaste®, et concernant le réve il en dégage deux principales a son époque :

e « Les théories qui font se poursuivre dans le réve la pleine activité psychique de 1’état
de veille (...) »;
e «Les théories qui font au contraire I’hypothése pour le réve d’un abaissement de

Iactivité psychique (...) »*

Les scientifiques de I’époque ont donc bien saisi quelque chose de ce qui se produit au cours
du réve mais ils réduisent la vie psychique a une composante de la vie organique. Freud a son
tour a tenté de la faire mais il s’en trouve insatisfait. L hypothése qu’il va formuler le situe alors

a rebours du discours dominant :

« Méme s’il est vrai que le psychique, dans notre exploration, peut étre reconnu comme le facteur
occasionnant primaire d’un phénomeéne, une avancée plus en profondeur saura un jour trouver une
voie se poursuivant jusqu’au fondement organique de I’animique. Mais le psychique dat-il, dans

I’état actuel de nos connaissances, constituer la station terminale, il n’a pas pour autant a étre nié'! »

6. Freud, Sur le réve, Paris, Flammarion, Champs classiques, 2019, p. 69.

7 S. Freud, La naissance de la psychanalyse, Paris, PUF, 1986, p. 307 et suivantes.
8S. Freud, L’interprétation du réve, Paris, PUF Quadrige, 2012, p. 31.

9 Ibid., p. 107.

10 /pid, p. 108-109.

1 bid., p. 72.



Le long chapitre que Freud consacre a la littérature scientifique sur le réve pose probleme a
plus d’un titre. Freud fait le bilan des connaissances de son époque sur le sujet sans jamais
parvenir a emprunter le méme chemin que ses contemporains. Il est contraint de faire un pas de
coté pour tracer son propre sillon et ouvrir son propre champ d’investigations. Il reprend au

12 c’est-a-dire

philosophe Fechner 1’idée que 1’explication du réve se trouve sur une autre scéne
qu’elle ne reléve pas de 1’anatomie. Et si son prédécesseur n’ira pas au-dela de son intuition,
Freud pourra, grace & I’hypothése de 1’inconscient, proposer ce qu’il considére comme une
science nouvelle et dont les développements montreront qu’elle doit étre évaluée avec ses
propres outils et non avec ceux de la science médicale. Néanmoins, il ne s’agit pas de
disqualifier la recherche scientifique dans les hypothéses qu’elle formule et les résultats
auxquels elle aboutit. Le débat que Freud inaugure en distinguant I’approche psychanalytique
de I’approche scientifique conserve aujourd’hui son actualité et trouve des échos dans les débats
actuels. Et si I’inconscient freudien a acquis au fil du temps une autonomie qui le désolidarise
sur le plan conceptuel de I’activité neuronale, elle aussi @ méme de recouvrir des phénomenes
qui ne relévent pas de la conscience, les deux approches peuvent tout a fait coexister sans
chercher a s’exclure mutuellement. Freud conserve de nos jours son aura subversive en
montrant que tout ce qui releve du corps organique n’est pas résolu et qu’il y a toujours un saut
épistémologique du physique au psychique a opérer. Et a la lumiere de ses découvertes et non
contre elles, il est possible d’éclairer sur le plan biologique certaines de ses propositions, ce
qu’il a par ailleurs toujours chercher a faire. On se référera aux travaux conjoints entre
psychanalystes et neuroscientifiques qui explorent comment les phénomeénes physiques liés a
la perception peuvent laisser une trace dans le corps et dans ’esprit, trace qui est interprétée en

termes de représentation psychique pour les uns et d’activité neuronale pour les autres™®.

Le réve princeps
Dans la nuit du 23 au 24 juillet 1895, Freud fait le réve dit : « de I’injection faite a Irma »

qu’il va analyser en ouverture de L 'interprétation du réve*. A cette époque, il a déja publié Les
études sur [’hystérie avec Josef Breuer dont il se séparera bient6t, et il entretient depuis
plusieurs années une correspondance avec Wilhelm Fliess (1858-1928), un médecin oto-rhino-

laryngologiste allemand qu’il considére comme son ami et I’'une de ses influences majeures.

12 1pid., p. 78.

13 Lire par exemple Francois Ansermet et Pierre Magistretti, A chacun son cerveau, Odile Jacob, poches
sciences, Paris, 2011.

1S, Freud, L’interprétation du réve, Paris, PUF Quadrige, 2012, p. 141 et suivantes.

4



Ses propres travaux ne sont pas encore largement reconnus et dans la nuit du 23 octobre 1896,
son pere meurt. Sa recherche sur le réve va s’intensifier, au méme moment ou il méne ce qu’il
appelle son auto-analyse. Cette période de sa vie qui correspond a la naissance de la
psychanalyse a fait 1’objet d’études multiples, et ¢’est peut-étre Freud lui-méme qui en parle le
mieux dans ses confidences épistolaires a Fliess. Certains faits sont remarquables. A cette
époque, Freud se considére lui-méme comme souffrant d’hystérie. Il évoque ses troubles
cardiaques et digestifs ainsi que sa difficulté a se consacrer avec attention a son travail théorique
et & ses patients’®. La logique de sa démarche I’ameéne a se considérer lui-méme comme un objet
d’investigation voire de traitement et au-dela du transfert qui le pousse a investir Fliess comme
une figure a la fois amicale, amoureuse et paternelle, il va conclure cette dite auto-analyse dans
la rédaction de L ’interprétation du réve, ce « Traumbuch » (livre du réve) qui est sa propre clé
des songes, son propre réve ou son propre accomplissement de souhait. En décalage avec le
présupposé de neutralité qui régne a I’époque tout comme il prévaut encore aujourd’hui, Freud
s’implique personnellement et subjectivement. Sur les presque 200 réves qui composent
’ouvrage, 47 sont les siens propres!®, peut-étre plus. Travestis pour des raisons de
confidentialité ou de décence, ils constituent un matériel analysable au méme titre que les réves
de ses patients ou certains qui ont pu lui étre rapportés, voire inventés. A ce titre, on citera sa

tentative ultérieure d’appliquer le procédé de I’interprétation du réve aux ceuvres d’art’.

Le réve de I’injection faite a Irma se déroule a un moment ou Freud, alors en vacances, a
interrompu le traitement d’une patiente qui fait partie de son cercle d’amis. Il pense le traitement
inachevé car si son angoisse hystérique est apaisée, elle souffre encore de symptémes
somatiques. A cette date, il considére I’hystérie comme une maladie qui peut étre éradiquée et
craint que la patiente n’adopte « une solution qui ne lui parut pas acceptable® » du fait de I’arrét
prématuré du traitement. Prenant de ses nouvelles auprés de son ami Otto, celui-ci I’informe
d’un ton irritant qu’elle va mieux mais pas tout a fait bien. Freud écrit alors I’histoire de malade

d’Irma et en rend compte au Dr M. (Breuer) qui fait autorité dans son cercle.

Dans L interprétation du réve, Freud rapporte le réve puis en propose lui-méme 1’analyse
ainsi que la conclusion. Alors qu’il regoit un grand nombre d’invités dans le hall de sa maison

de Bellevue, il s’entretient avec Irma a laquelle il reproche de ne pas avoir accepté sa situation.

15 Freud, La naissance de la psychanalyse, lettre a Fliess du 14-8-97 et suivantes, Paris, PUF, 1986, p. 187. Cette
lettre précede d’a peine un mois celle du 21-9-97 ou Freud confie a Fliess qu’il ne croit plus a sa neurotica.

16 Jean-Michel Quinodoz, Lire Freud, Paris, PUF, 2009, p. 55.

7 Lire par exemple S. Freud, Le délire et les réves dans la Gradiva de W. Jensen, Paris, Folio essais, 2019.

185, Freud, L’interprétation du réve, Paris, PUF Quadrige, 2012, p. 141.

5



Celle-ci se plaint de douleurs a la gorge, au ventre et a I’estomac, faisant craindre a Freud la
négligence d’une affection organique. Il I’examine et observe : « une tache blanche et des
cornets escarrifiés'® ». 11 demande son avis au Dr M., assisté par deux jeunes médecins, eux-
aussi de ses amis, Otto et Léeopold. Le Dr M. confirme une infection bénigne qui va se
compliquer d’une dysenterie mais qui pourra étre soignée par une injection de propyl...
propyleéne... acide propionique. Otto se charge de 1’injection mais la réalise avec une seringue

souillée, ce que Freud va lui reprocher.

Ce résumé du réve rend compte de son contenu manifeste auquel s’ajoutent, aussi bien dans
le réve que dans sa reconstruction écrite, toutes les associations que fait Freud. Elles renvoient
a ses souvenirs récents et plus anciens, ainsi qu’a ses motifs de crainte et de culpabilité,
d’admiration et d’animosité. La démultiplication des personnages féminins et masculins,
patients, collegues, parents ou amis, auxquels le réve fait référence directement et
indirectement, complexifie le récit en en voilant le sens éventuel. De la méme maniére, le choix
de Freud de conserver I’identité de certains personnages et de travestir celle de certains autres,
nous conduit a abandonner 1’idée de reconstruire le réve selon une réalité historique, factuelle

et objective.

En effet, I’analyse du réve semble tourner autour du souhait de Freud de se décharger de la
culpabilité d’avoir échoué a guérir sa patiente. Si Irma continue de se plaindre, c’est qu’elle a
refuse la solution de Freud dont le role de médecin a 1I’époque se bornait a : « communiquer aux
malades le sens caché de leurs symptdmes?® », leur laissant la responsabilité d’accepter ou pas
sa solution. Et si Irma souffre d’une affection organique que ses collégues prennent mal en

charge alors qu’il les a alertés, il ne peut étre jugé coupable.

Ce premier niveau d’interprétation, que Lacan qualifiera d’intervention au niveau du
préconscient?!, permet d’entrevoir tout un ensemble de mécanismes qui peuvent étre mis a jour
dans le travail du réve et son interprétation. Et déja dans le récit, Freud propose un sens nouveau
qui se décolle de la réalité des faits. Quand il évoque I’injection d’acide propionique, ses
associations le font glisser vers un autre produit chimique dont la formule apparait visuellement
dans le réve : la triméthylamine. Ce glissement I’améne a évoquer « un autre ami?? » (Fliess en

I’occurrence) qui croit reconnaitre en cette substance « un des produits du métabolisme

19 1bid., p. 146.
2 ipid., p. 144.
21 Voir ci-dessous.
2 Ipid., p. 152.



sexuel® » et qui par ailleurs, est a 1’origine d’une construction théorique dans laquelle les

cornets du nez sont comparés aux organes sexuels féminins.

A la fin de I’analyse de ce réve, Freud écrit: « Je ne prétends pas affirmer que j’ai
complétement mis a découvert le sens de ce réve, que son interprétation est sans lacunes?. »
Quoi qu’il en soit, il est désormais en mesure d’énoncer sa thése principale qu’il développe et
argumente dans la suite de I’ouvrage : « Une fois achevé le travail d’interprétation, le réve

t%, » La présentation de ce réve s’inscrit donc dans

s’avere €tre un accomplissement de souhai
une visée théorique ou il va s’agir de convaincre le lecteur qu’il est au seuil d’une découverte
originale et inédite. Néanmoins, s’il veut convaincre, Freud ne cherche pas a masquer les limites
de son élaboration, parmi lesquelles le fait qu’une interprétation exhaustive est sans doute
impossible. C’est d’emblée qu’il précise, pour I’instant en note : « Chaque réve a au moins un
point ou il est insondable, en quelque sorte un ombilic par lequel il est en corrélation avec le

non-connu?® .»

Le réve, voie royale vers I'inconscient
Quand Freud publie L interprétation du réve en 1899 et qu’il la postdate en 1900, faisant

coincider sa decouverte avec le début du nouveau siécle, il travaille depuis plus de 15 ans a la
formalisation théorique et pratique de 1’inconscient et de la psychanalyse. Il a pris ses distances
avec la neurologie et la psychiatrie, et a désormais recours dans ses cures a 1’association libre
plutot qu’a ’hypnose et a la suggestion. Son intérét pour le réve en tant que processus réside

dans I’idée qu’il constitue pour lui la voie royale vers I’inconscient?’.

A cette époque, sa théorie des névroses ne lui parait pas suffisamment assurée mais il a déja
repeéré I’affinité des processus a I’ceuvre dans le réve avec ceux qui permettent de comprendre

les formations psychopathologiques :

« Apreés avoir fait la connaissance, dans les développements précédents, du travail du réve, nous
inclinerons sans doute a le considérer comme un processus psychique trés particulier qui n’a, selon

nos connaissances, son pareil nulle part ailleurs (...) En réalité, le travail du réve n’est que le premier

2 Ibid.

2 Ibid., p. 156.

3 Ibid.

26 |pid., p. 146. Voir aussi p. 578.

27 Ipid., p. 163 : « Or I'interprétation du réve est la via regia menant a la connaissance de I'inconscient dans la
vie d’ame. »



repéré dans une série de processus psychiques auxquels il convient de ramener la genese des

symptomes hystériques, des idées angoissantes et délirantes?. »

Cependant, il se garde de mettre le réve et son interprétation sur le méme plan que les
formations strictement psychopathologiques étant donné les processus a I’ceuvre. La

signification qu’ils recelent se retrouvent chez tous les hommes, malades ou non :

« (...) j’affirme I’existence des pensées du réve comme étant un trés riche matériel de formations
psychiques, soumis a un ordonnancement de trés haut niveau et doté de tous les critéres d’une
production intellectuelle normale (...) Ces pensées, je suis obligé de les supposer présentes chez tout
un chacun, tous les humains, méme les plus normaux, étant en effet apte au réver. A 1’inconscient
des pensées du réve, au rapport de celui-ci a la conscience et au refoulement, se rattachent les autres
questions, importantes pour la psychologie, dont il convient sans doute de différer la résolution
jusqu’a ce que I’analyse ait clarifié¢ la genése d’autres formations psychopathiques, telles que les

symptémes hystériques et les idées obsessionnelles?®. »

L’examen des sources somatiques de certains réves ne lui permet pas de conclure qu’il s’agit
d’un phénoméne organique car il ne trouve pas le lien avec le contenu de représentation du
réve®0. Aussi s’emploie-t-il & explorer le matériel et les sources du réve qui lui sont donnés
d’explorer en tant que contenu, quand bien méme il ignore 1’origine du phénomene. Il apparait
d’emblée que les réves, aussi mystérieux ou absurdes soient-ils, puisent toujours leur contenu
dans des expériences et des souvenirs vécus dont la trace est plus ou moins lointaine et
accessible a la conscience. Ce qui permet d’exhumer ces souvenirs, ¢’est 1’auto-observation,
celle que Freud s’applique a lui-méme et a laquelle il invite ses patients. C’est d’ailleurs en
demandant & ceux-ci de lui révéler les idées incidentes et les pensées qui s’imposent a eux qu’ils
en viennent a lui parler de leurs réves qu’ils traitent alors comme un symptome. Il y a 1a un effet
du principe de I’association libre qui deviendra la régle fondamentale et qui inaugure
I’expérience psychanalytique®! : « On s’efforce d’obtenir de lui [le patient] deux choses, une
intensification de son attention pour ses perceptions psychiques et une mise hors circuit de la
critique avec laquelle il a par ailleurs coutume de passer au crible les pensées qui émergent en

[Ui®2. »

285, Freud, Sur le réve, Paris, Flammarion, Champs classiques, 2019, p. 135.
2 Ibid., p. 166.

305, Freud, L’interprétation du réve, Paris, PUF Quadrige, 2012, p. 259.

31 pid., p.136.

32 Ibid.



Mais les souvenirs dont les réve témoignent ont un statut bien particulier. Freud nous
apprend a partir de certains réves d’enfants que I’accomplissement de souhait obtenu dans le
réve I’est de manicre substitutive, la satisfaction n’ayant pas eu lieu a 1’état de veille. Il prend
I’exemple de sa fille Anna. Agée de 19 mois, elle est victime d’une indigestion et se voit
imposer une diéte par la bonne d’enfant qualifiée par Freud pour 1’occasion de « police
sanitaire®® ». La nuit suivant ce jeline, elle s’exclame dans un allemand imparfait pendant son
sommeil : « Anna F.eud, f(r)aises, fraises sauvages, (d)essert aux ceufs, bouillie®*. » L’objet de
satisfaction dont elle a été privée pendant toute une journée réapparait alors en réve sous une
forme dont nous ne savons pas si elle correspond a 1’objet interdit (sont-ce les fraises qui ont
¢été a I’origine de I’indigestion ?) ou désiré (s’agit-il de son met préféré ?). En tout cas, Anna
prend sa revanche sur la bonne. Freud dit a cette époque que la psychologie des enfants est
moins complexe que celle des adultes et que leurs réves sont par consequent moins
énigmatiques®. 1l ajoute aussi dans une note ultérieure qu’il a pris connaissance du méme type
de réve chez une dame agée. Ce qui apparait au premier plan comme la compensation directe
d’un besoin inassouvi par le truchement d’une hallucination visuelle est d’ores et déja
interpréte, pris dans le langage par une exclamation dont I’adresse pourrait étre a questionner

si I’age de la jeune Anna le permettait.

Il y a donc les réves d’enfants qui introduisent de maniere apparemment plus explicite au
travail du réve en montrant sa relation aux restes diurnes et a la recherche de satisfaction
hallucinatoire, et il y a I’infantile dans les réves d’adultes qui occupe un statut tout particulier.
Les impressions qui émergent dans le réve ne sont pour la plupart pas disponibles a I’état de
veille et vont réapparaitre au cours de 1’association libre : « Les motifs qui chez le réveur
aménent a la reproduction de cette impression précise venant de son enfance ne peuvent
naturellement pas étre mis a découvert sans 1’analyse®. » La question qui va animer Freud dés
ses premiers textes et plus tard encore dans la suite de son ceuvre est celle de la réalit¢ de ces
souvenirs. Dans I’inconscient, la réalité psychique prend appui sur des impressions ressenties
au cours d’événements réels mais ces impressions sont remobilisées en permanence au point
qu’il y a lieu de penser que c’est I’analyse elle-mé&me qui produit le souvenir et 1’état
d’excitation qui y était associé. On pensera ici a I’abandon par Freud de sa neurotica, moment

a partir duquel il a commence a distinguer les scenes de séduction réelles des fantasmes de

33 Ibid., p. 165.
34 Ibid.

35 Ibid., p. 162.
36 Ibid., p. 226.



séduction, et aussi au doute qui subsiste quant a la réalité de certains souvenirs infantiles : celui
de I’homme aux loups par exemple dont on ne sait pas exactement si le spectacle du coit de ses
parents correspond a un événement réel ou a une reconstruction ultérieure®’. Car si les réves et
leur interprétation favorisent la réémergence de souvenir enfouis, ¢’est toujours dans le contexte

de la vie fantasmatique du réveur marquee par un style qui lui est propre.

Le travail de réve
Le réve, on 1’a compris, n’est pas un phénomeéne absurde et il ne peut étre réduit a un

processus organique. Sur ’autre scéne de la réalité psychique, il nous renseigne sur la vie
inconsciente et fantasmatique de celui qui I’énonce. Dans le chapitre VI de L 'interprétation du
réve®, Freud met en avant ’originalité de sa découverte. Il est le premier a ne plus interpréter
le réve seulement a partir de son contenu manifeste (ce qui se présente dans le souvenir et la
relation qui en est faite), mais aussi a partir de son contenu latent qui correspond au nouveau

matériel psychique obtenu par I’analyse :

«(...) nous devons transformer le réve manifeste en réve latent et indiquer comment, dans la vie
psychique du réveur, le second est devenu le premier. La premiere partie est une tache pratique, elle
est du ressort de [’interprétation du réve, elle nécessite une technique ; la seconde est une tache
théorique, elle doit expliquer le processus présumé du travail du réve et ne peut étre qu’une théorie.
Toutes deux, technique de I’interprétation du réve et théorie du travail du réve, doivent étre créées

de toute pieces®. »

Le réve est a lire comme un rébus, une « écriture en images*® ». 11 va s’agir de traduire ces
images non pas a partir de la composition graphique qu’elles composent, sans quoi on ne
s’affranchirait pas de I’apparente absurdité du réve, mais en tant que signes, chaque image
renvoyant a une syllabe ou a un mot qui va composer une nouvelle langue susceptible de

dévoiler : « la sentence poétique la plus belle et la plus riche de sens*.. »
Freud va dégager les mécanismes principaux a I’ceuvre dans le travail du réve :

e La condensation : « Le réve manifeste & moins de contenu que le réve latent*? », il en

est la traduction abrégée. Certains éléments peuvent étre omis, d’autres fusionnés. Freud

37s. Freud, Cing psychanalyses, « Extrait de I'histoire d’une névrose infantile (L’homme aux loups) », Paris, PUF,
1997, p. 325 et suivantes.

38, Freud, L’interprétation du réve, Paris, PUF Quadrige, 2012, p. 319 et suivantes.

39S, Freud, Nouvelles conférences d’introduction & la psychanalyse, XXIXe conférence, Paris, Folio essais, 2013,
p. 17.

405 Freud, L’interprétation du réve, Paris, PUF Quadrige, 2012, p. 319.

4 Ibid., p. 319-320.

425, Freud, Conférences d’introduction a la psychanalyse, Xle conférence, Paris, Folio essais, 2010, p. 220.

10



prend I’exemple des centaures et animaux fabuleux de la mythologie antique*® qui
assemblent des parties qui ne vont pas ensemble sans y ajouter d’élément nouveau, ou
des portraits composites de Francis Galton** qui superposent plusieurs visages pour n’en
conserver que les traits communs : « Bien que la condensation rende le réve opaque, on
n’a tout de méme pas I’impression qu’elle soit un effet de la censure du réve. On serait
plut6t tenté de la ramener a des facteurs mécaniques ou économiques ; mais toujours
est-il que la censure y trouve son compte®. »

Le déplacement : un élément latent est remplacé par une allusion éloignée ou un élément
important par un autre dépourvu d’importance. Ce mécanisme existe dans la pensée
vigile ou il est plus compréhensible. 1l permet toutes les associations inhabituelles
(homophonie, plurivocité etc.) qu’on peut trouver dans le trait d’esprit mais dans le réve,
la censure quand elle est réussie empéche de retrouver « la voie qui méne a rebours de
Iallusion & ce qui est proprement visé*. » Freud illustre le déplacement a 1’aide d’une
anecdote comique : « (...) il y avait dans un village un forgeron qui s’était rendu
coupable d’un crime qui méritait la mort. Le tribunal décida que la faute devait étre
expiée, mais étant donné que le forgeron était le seul dans le village et indispensable,
qu’en revanche habitait dans le village trois tailleurs, I’un de ces trois fut pendu a sa
place*’. »

La prise en considération de la présentabilité ou de la figurabilité : Freud considére a
certains moments cette opération comme la plus intéressante du point de vue
psychologique®®. C’est aussi la plus complexe en ce qu’elle autorise un grand nombre
de substitutions, de travestissements voire d’inversions. Laplanche et Pontalis la
résument ainsi : « Exigence a laquelle sont soumises les pensées du réve : elles subissent
une sélection et une transformation qui les rendent 8 méme d’étre représentées en
images, surtout visuelles*®. » Ce mécanisme n’est pas disjoint des précédents et forme
avec eux de nouvelles relations qu’il va s’agir de traduire comme on traduirait une

écriture hyeroglyphique. Freud précise qu’il n’y a pas d’activité symbolisante dans le

3 Ibid., p. 222.

4S. Freud, Sur le réve, Paris, Flammarion, Champs classiques, 2019, p. 98.

45S. Freud, Conférences d’introduction a la psychanalyse, Xle conférence, Paris, Folio essais, 2010, p. 222.
4 Ipid., p. 224.

47 Ibid., p. 225.

“8 Ibid.

49 ). Laplanche et J.-B. Pontalis, Vocabulaire de la psychanalyse, article « Figurabilité », Paris, PUF, 2007, p. 159.

11



réve mais que le réve se sert de symbolisations déja présentes dans 1’inconscient™, &
charge pour I’interpréte de les retrouver (et non de les inventer).

e L’¢laboration secondaire : « (elle) a pour tadche de constituer a partir des premiers
résultats du travail du réve un tout, quelque chose qui s’accorde a peu prés. Dans le
processus, le matériau est ordonne selon un sens qui se préte souvent tout a fait au
malentendu, et, 12 oU cela parait nécessaire, il est procédé a des remplissages® » Ce
mécanisme est lié & la censure et consiste en une premiere interprétation au cours du

travail du réve, avant méme celle qui pourra étre opérée a 1’état de veille®2.

Le travail du réve est un processus tout a fait a part mais qui est régi par un ensemble de
lois qui permettent de mettre a jour des relations entre des contenus manifestes et des contenus
latents. En tant que tel et sans I’interprétation, ce processus n’a pas de signification particuliére.
Si Freud a pu rendre hommage aux pratiques oraculaires antiques qui ont pressenti que les réves
avaient un sens, il montre aujourd’hui que ce sens n’est pas prémonitoire mais qu’il correspond
a un désir du réveur qu’il cherche inconsciemment a satisfaire de facon hallucinatoire. C’est
avec le réve que Freud découvre que la psyché humaine est capable d’accorder des
représentations ou des motions pulsionnelles inconciliables dans une formation de compromis,
découverte qui lui sera utile dans la compréhension des symptdémes névrotiques dont les

mécanismes empruntent les mémes voies.

La premiere topique
En explorant le territoire du réve, Freud va expliciter sa conception de 1’appareil

psychique. Au fur et a mesure, cette conception va s’éloigner des fondements somatiques dans
lesquels elle était tout d’abord ancrée. Freud va reformuler ses hypothéses neurophysiologiques
de I’Esquisse et des lettres a Fliess sans plus avoir recours a des schémas censés rendre compte
de processus organiques. Dans le chapitre V1l de L 'interprétation du réve, « Sur la psychologie
des processus du réve », il reprend les différents points qu’il a abordés dans sa description des
processus du réve pour les réarticuler sur le plan théorique. L’un des intéréts de ce chapitre
conceptuel est qu’il va excéder le champ de 1I’étude de réve pour aboutir & la formalisation de
ce qu’on appellera par la suite la premiére topique : « Nous nous représentons donc 1’appareil
animique comme un instrument composé dont nous appellerons les parties constituantes

instances, ou, pour mieux visualiser, systémes®3. » Freud ne localise pas 1’appareil psychique

50'S. Freud, L’interprétation du réve, Paris, PUF Quadrige, 2012, p. 394.

51S. Freud, Conférences d’introduction & la psychanalyse, Xle conférence, Paris, Folio essais, 2010, p. 234.
525, Freud, L’interprétation du réve, Paris, PUF Quadrige, 2012, p. 541.

53 Ibid., p. 590.

12



dans le cerveau. Il va illustrer son propos en le comparant a un appareil optique et en expliquant
que les différents systemes entretiennent entre eux des rapports semblables a ceux
qu’entretiennent les lentilles d’une longue vue. Cette illustration est utilisée a des fins

didactiques et ne correspond pas plus a une activité physique qu’organique.

13



L’appareil psychique dans la 1°® topique freudienne

/ LLLLLLLLN

P 51 sz s3

7 LN

Inc,
P S1 s2 —— Préc.

/ I\

14



1°" schéma :

Toute activité psychique part d’une extrémité sensitive (Pc : perception) pour se diriger vers

une activité motrice (M : motilité).
2éme schéma :

Les stimuli internes et externes vont laisser dans 1’appareil psychique des traces mnésiques
qui entretiennent entre elles différents types de relations associatives. L’appareil psychique ne
garde pas en mémoire les stimuli de perception mais leur transposition en traces mnésiques

(représentations).
3™ schéma :

Il va s’agir de comprendre comment circule 1’énergie psychique, de la perception a la
motilité, en passant par les systemes mnésiques. Les schémas proposés par Freud dans le sous-
chapitre consacré a la régression nous indiquent que cette énergie circule dans une certaine
direction incluant la dimension du temps mais d’un point de vue spatial, la distinction entre la
conscience et I’inconscient n’apparait pas clairement sur le schéma et il faut une note de 1919
pour comprendre que la conscience suit le systéme préconscient alors qu’il compare par
ailleurs®™ les systémes inconscient et préconscient/conscient a une vaste antichambre
(Pinconscient) qui précéde une piece plus petite (le préconscient, incluant le conscient) dans
laquelle un gardien est chargé d’accepter ou de refuser 1’acces a certaines tendances psychiques
par le mécanisme du refoulement. On peut remarquer ici les limites de I’illustration spatiale qui
peine a considérer I’inconscient en tant que processus dynamique et qui aménera Freud a faire

évoluer sa topique.

Quoiqu’il en soit, pour élaborer le 3°™ schéma, Freud va s’appuyer sur les découvertes
réalisées a partir de ’examen du travail du réve : « Nous avons vu que nous nous sommes

trouvés dans I’impossibilité d’expliquer la formation du réve si nous ne voulions pas risquer

54 Ibid., p. 594.

55 « Nous assimilons donc le systéme de I'inconscient a une grande antichambre, dans laquelle les tendances
psychiques se pressent, tels des étres vivants. A cette antichambre est attenante une autre piéce, plus étroite,
une sorte de salon, dans lequel séjourne également la conscience. Mais a I'entrée de I’antichambre dans le salon
veille un gardien qui inspecte chaque tendance psychique, lui impose la censure et 'empéche d’entrer au salon
si elle lui déplait (...). Lorsque (...) elles sont renvoyées par le gardien, c’est qu’elles sont incapables de devenir
conscientes : nous disons alors qu’elles sont refoulées. Mais les tendances auxquelles le gardien a permis de
franchir le seuil ne sont pas devenues pour cela nécessairement conscientes ; elles peuvent le devenir si elles
réussissent a attirer sur elles le regard de la conscience. Nous appellerons donc cette deuxieme piece systeme
de la préconscience. »

S. Freud, L’interprétation des réves, Paris, PUF, 1926, p. 424.

15



I’hypothése de deux instances psychiques, dont I’'une soumet 1’activité¢ de 1’autre a une critique
qui a pour conséquence 1’exclusion du devenir-conscient®. » L instance criticante reléve de la
conscience et I’instance critiquée de 1’inconscient en ce qu’il recéle une « force de pulsion®” »
qui est censurée a 1’état de veille mais qui peut se frayer un chemin vers la conscience au
moment du sommeil (qui coincide avec un abaissement de la résistance). Le phénomene de la
régression indique que 1’énergie psychique va emprunter un chemin rétrograde depuis les
représentations des systémes mnésiques jusqu’au systéme des perceptions. Ce phénomeéne :
« Nous I’appelons régression lorsque dans le réve la représentation se retransforme en 1’image
sensorielle d’ou elle est sortie & un moment donné®®. » 1l en va des réves comme des processus

pathologiques :

« Pour les hallucinations de 1’hystérie, de la paranoia, pour les visions de personnes a 1’esprit normal,
je peux fournir un éclaircissement : elles correspondent effectivement a des régressions, ¢’est-a-dire
qu’elles sont des pensées transformées en images, et seules connaissent cette transformation les

pensées qui sont en corrélation intime avec des souvenirs réprimés ou restés inconscients. »

Pour illustrer son propos, Freud prend I’exemple d’un jeune garcon empéché de s’endormir
par « des visages verts aux yeux rouges®® ». Par le travail associatif, il remonte de cette vision
d’épouvante au souvenir d’un de ses camarades dont sa mére avait critiqué les mauvaises
habitudes, parmi lesquelles I’onanisme qui menace d’idiotie celui qui s’y adonne, ce qui avait

profondément marqué le jeune homme.

11 faut envisager I’inconscient dans L 'interprétation du réve en 1900 comme un systeme de
représentations refoulées inaccessibles a la conscience par une voie directe. Pour se frayer un
chemin vers elle, ces représentations empruntent une voie indirecte qui passe par le
préconscient. Je renvoie aux pages de L ‘interprétation du réve ou Freud opére une distinction
dans I’appareil psychique entre les processus primaires qui relévent de 1’inconscient et ou
I’énergie s’écoule librement (dans les réves par exemple), et les processus secondaire ou
I’énergie s’écoule de maniére liée (dans les opérations du penser vigile par exemple)®. Et pour
résumer le processus a I’ceuvre dans le réve, je cite ce passage remarquable de concision et de

clarté de Sur le réve :

56 Ibid., p. 593.
57 Ibid., p. 595.
58 Ibid., p. 596
59 Ibid., p. 598
50 Ipid, p. 643 et suivantes.

16



« Nous supposons que dans notre appareil psychique existent deux instances formatrices de pensées,
dont la deuxiéme détient ce privilége que ses produits trouvent ouvert I’acces a la conscience, tandis
que I’activité de la premicre est en soi inconsciente et ne peut parvenir a la conscience qu’en passant
par la deuxiéme. A la frontiere des deux instances, au passage de la premiere a la deuxiéme, se trouve
une censure qui ne laisse passer que ce qui lui agrée, mais retient le reste. Ce que la censure a récusé
se trouve alors, selon notre définition, dans 1’état de refoulement. Dans certaines conditions, dont
I’une est I’état de sommeil, le rapport de force entre les deux instances se modifie de telle maniére
que le refoulé ne peut plus étre complétement retenu. Dans 1’état de sommeil, cela se produit par
exemple de par le relachement de la censure ; ce qui était jusque-la refoulé réussira alors a se frayer
un chemin jusqu’a la conscience. Toutefois la censure n’étant pas abolie, mais simplement diminuée,
le refoulé devra s’accommoder de modifications qui atténuent ses inconvenances. Ce qui devient
conscient dans un tel cas est un compromis entre ce qu’une instance vise et ce que 1’autre exige. Or,
refoulement - relachement de la censure - formation de compromis, c’est le schéma fondamental de
la genése d’un trés grand nombre d’autres formations psychopathiques, selon le méme mode que
pour le réve ; et lors de la formation de compromis, ici comme la-bas, on observe les processus de la
condensation et du déplacement, ainsi que le recours a des associations de surface, dont nous avons

fait connaissance a propos du réve®. »

Le réve dans la suite de I'ceuvre de Freud
Dans les années qui suivent L’Interprétation du réve, Freud reprend ses élaborations

théoriques dans un souci pédagogique (Sur le réve, Conférences d’introduction a la
psychanalyse...) et d’approfondissement (Métapsychologie, Nouvelles conférences
d’introduction a la psychanalyse, Abrégé de psychanalyse...) L’ceuvre est peu diffusée et
recueille parfois un succés d’estime qui ne le satisfait pas mais aussi des critiques et de
I’indifférence. Il s’agit donc pour lui de promouvoir sa découverte mais aussi de la reprendre a
I’aune de I’évolution de sa théorie. Sur une période de plus de trente ans, il reste fidéle a ses
premiers énoncés et n’apporte pas de modifications essentielles a ses développements
initiaux®2. Dans sa XX1Xe conférence intitulée « Révision de la théorie du réve », il précise lui-
méme qu’en fait de révision, il est plutdt amené a reformuler ses propositions et a rendre compte
des nouvelles connaissances qui confirment ses hypotheses, particulierement dans le champ de
I’étude des symboles (linguistique, folklore, mythologie etc.) Mais si jusqu’a la fin il soutient
que le matériel du réve fait partie d’un héritage archaique commun a I’humanité®® et que certains

symboles ont une signification constante®, il considére que c¢’est avant tout aux associations du

1S, Freud, Sur le réve, Paris, Flammarion, Champs classiques, 2019, p. 145-146.

62'S. Freud, Nouvelles conférences d’introduction a la psychanalyse, Paris, Folio essais, 2013, p. 33.
83'S. Freud, Abrégé de psychanalyse, Paris, PUF, 1975, p. 30-31.

64S. Freud, Nouvelles conférences d’introduction a la psychanalyse, Paris, Folio essais, 2013, p. 21.

17



réveur qu’il faut préter attention, plutdt qu’au contenu manifeste du réve. Si dans un premier
temps, et dans une visee spéculative plutdt que thérapeutique, Freud pense que le contenu des
réves peut étre interprété par le psychanalyste de maniere quasi exhaustive, il sera plus sensible
par la suite a I’intérét de confier cette tdche au réveur lui-méme. C’est a lui de produire ses
propres associations et il s’agit de respecter ses résistances, d’autant plus que ce qui est négligé

ou omis & un moment finit toujours par réapparaitre en un autre moment du travail®®.

Attentif a ce que le réve signale de la vie inconsciente du réveur, Freud ne révise donc pas
en profondeur sa théorie initiale. Toutefois, il est confronté dans 1’évolution de sa pensée a
certaines limites dont il va rendre compte a I’occasion de ce qu’on appelle le tournant de 1920,
moment ou il publie Au-dela du principe de plaisir. Au lendemain de la premiére guerre
mondiale et suite a certains événements qui I’affectent personnellement dont la mort de sa fille
Sophie, victime de la grippe espagnole, Freud s’interroge. Pourquoi I’humanité contribue-t-elle
a ce qui lui nuit ? Et pourquoi dans la clinique, une fois les symptdmes des patients élucidés du
point de vue du sens et de 1’origine, ceux-ci rechutent-ils et continuent-ils de souffrir. La ou a
partir de la premiére topique, Freud envisage plutét le travail de 1’appareil psychique comme
une tentative d’équilibre entre la recherche du plaisir et I’évitement du déplaisir, Freud est
amené progressivement & modérer son optimisme quant aux chances de succes de la
psychanalyse. A partir de 1920, il émet 1’hypothése de la pulsion de mort qui rend compte de
la tendance de I’homme a chercher a réduire les tensions auxquelles il est soumis et a retourner
a un état anorganique exempt de conflits. L’ensemble des pulsions qui se rangent sous cette
dénomination commune sont tournées a la fois vers I’intérieur (autodestruction) et 1’extérieur
(agression). En 1923 dans Le moi et le ¢a, il clarifiera ces nouvelles perspectives en proposant
une deuxieme topique, ou il tente d’unifier les différents processus psychiques autour du Moi,

tenant lieu de la personnalité.

Il ne s’agit pas dans cette présentation de développer ces hypotheses mais il est important de
les citer pour comprendre que c’est dans ce contexte que Freud émet sa principale réserve
concernant sa thése sur le réve comme accomplissement de souhait. Dans Au-dela du principe
de plaisir, Freud fait une référence a la névrose traumatique ou : « (...) la vie de réve (...) se
caractérise en ceci qu’elle raméne sans cesse le malade a la situation de son accident, situation

dont il se réveille avec un nouvel effroi®®. » Il rappelle que la névrose traumatique est la

85S. Freud, La technique psychanalytique, « Le maniement de I'interprétation du réve en psychanalyse », Paris,
PUF Quadrige, 2010, p. 51 et suivantes.
56'S. Freud, Au-deld du principe de plaisir, Paris, PUF Quadrige, p. 11.

18



conséquence d’accidents ou d’éveénements correspondant a: « (...) de graves ébranlements
d’origine mécanique ». La fixation au trauma, et la répétition dans les réves des situations qui
I’ont déclenché indiquent que le processus normal peut étre compromis, et Freud fait cette
proposition étonnante et lapidaire avant de quitter rapidement son exploration des réves

traumatiques :

« Si, concernant la tendance du réve a I’accomplissement de souhait, nous ne voulons pas nous laisser
désorienter par les réves des névrosés du fait d’accidents, il nous reste encore, peut-étre, 1’expédient
de nous dire que dans cet état la fonction du réve, tout comme bien d’autres choses, a été ébranlée et
déviée de ses visees, ou alors il nous faudrait nous rappeler les énigmatiques tendances masochistes

du moi®’. »

Il y a fort a parier que Freud s’est finalement laissé désorienter. Ce qui apparait dans les
réves apparait aussi dans certains processus dits psychopathologiques, voire dans certains
processus dits normaux, et I’échec du réve, le réveil du réveur, indiquent que tout ce qui reléve
de I’inconscient et des forces pulsionnelles a I’ceuvre ne trouve pas toujours sa traduction
consciente et peut se manifester dans la répétition d’expériences de satisfaction désagréables
ou mortiféres qui excedent le principe de plaisir, ce que Lacan abordera plus tard a partir de la

jouissance.

Dans son dernier ouvrage publié en 1940, 1’Abrégé de psychanalyse, Freud reprend une
derniére fois son travail sur le réve. Dans une présentation condensée ou il se réfere
simultanément aux deux topiques, il montre comment ce qui avait été envisagé tout d’abord en
termes de processus de circulation de 1’énergie psychique peut aussi s’articuler du point de vue
des exigences de la personnalité et de ses tentatives de resolution de conflits intrapsychiques.
En rappelant au terme de son ceuvre le réve a son réle de « gardien du sommeil® », il s’intéresse

avant tout a sa fonction pour celui qui en est le sujet :

« Le réve est donc le gardien du sommeil. Cette tentative plus ou moins couronnée de succes, peut
aussi quelquefois échouer et ¢’est alors que le dormeur se réveille, comme si ¢’était le réve lui-méme
qui avait interrompu son sommeil. Comparons ce processus a la maniére d’agir d’un brave veilleur
de nuit, chargé de protéger le sommeil des habitants de son bourg, et qui se trouve parfois contraint

de donner I’alarme et de réveiller les villageois endormis®. »

57 Ibid., p. 11-12.
58 S. Freud, Abrégé de psychanalyse, Paris, PUF, 1975, p. 35.
%9 Ipid.

19



Il ne s’agit définitivement pas pour Freud de percer le secret des réves pour en delivrer un
sens caché qui aurait une portée universelle, voie dans laquelle s’engagera Jung a sa suite. Il
s’agit de saisir sa portée pour le réveur, aussi bien dans ce qu’elle lui réveéle que dans ce qu’elle

lui voile.

Conclusion
Revenons pour conclure au réve de I’injection faite a Irma. Dans le Séminaire Livre |

|70
Lacan propose une lecture de I’interprétation freudienne qui donne rétrospectivement a sa
découverte toute sa dimension. On y voit Freud aux prises avec les aléas de sa propre recherche,
et aussi de son propre transfert. L hypothése de la satisfaction hallucinatoire de souhait (se
dédouaner de la responsabilit¢ de 1’échec du traitement d’Irma), son pressentiment que
I’inconscient reléve du sexuel en ce qu’il constitue une énigme absolue (les cornets escarrifiés
et la formule de la triméthylamine), nous orientent vers une conception plus radicale de
I’inconscient. Quand Lacan dit que dans son interprétation, Freud en reste a certains moments
au niveau du préconscient, il signifie qu’il ne s’extrait pas des relations imaginaires qu’il noue
avec les autres personnages du réve. A ce niveau, I’interprétation concerne 1’ego, le moi de
Freud, c’est-a-dire: «la somme des identifications du sujet, avec tout ce que cela peut
comporter de contingent’®. » Et sous cet angle, le moi nous laisse au seuil de I’inconscient. Il
est : « comme la superposition des différents manteaux empruntés a ce que j’appellerais le bric-
a-brac de son magasin d’accessoires’2. » Ce que propose Lacan, c’est peut-&tre non pas une
nouvelle interprétation du réve de I’injection faite a Irma, mais I’interprétation du réve de Freud
de fonder une nouvelle science. Avec les cornets escarrifiés, il fait : « (...) I’horrible découverte,
celle de la chair qu’on ne voit jamais’ (...) ». « Freud arrive, au sommet de son besoin de voir,
de savoir, qui s’exprimait jusqu’alors dans le dialogue de 1’ego avec I’objet. » Et avec la
formule de la triméthylamine, Freud rejoint ’ombilic du réve en ce qu’il ne peut plus se
résoudre dans le sens : « Tel un oracle, la formule ne donne aucune réponse a quoi que ce soit.
Mais la fagon méme dont elle s’énonce, son caractere énigmatique, hermétique, est bien la
réponse a la question du sens du réve. On peut la calquer sur la formule islamique — 1/ n’y a
d’autre Dieu que Dieu. 11 n’y a d’autre mot, d’autre solution a votre probléme que le mot’®. »

L’inconscient déborde 1’ego du réveur, c’est ce que Lacan développera en instaurant le sujet

70 Jacques Lacan, Le Séminaire Livre I, « Le moi dans la théorie de Freud et dans la technique de la
psychanalyse », Seuil, Points Essais, 2001.

L Ibid. p. 214.

72 |bid., p. 215.

3 Ibid., p. 214.

74 Ibid., p. 218.

20



qui ne correspond pas au moi dans sa dimension imaginaire mais a la maniére dont chacun
s’inscrit, au-dela de sa personnalité, dans le champ du langage et le défilé des signifiants : « Ce
réve nous enseigne donc ceci — ce qui est en jeu dans la fonction du réve est au-dela de 1’ego,

ce qui dans le sujet est du sujet et n’est pas du sujet, c’est I’inconscient’®. »

L’un des aspects particulierement remarquables de 1’approche freudienne du réve et de
I’inconscient est qu’elle constitue une anomalie dans le champ du savoir sur la psyche. S’il a
des précurseurs, Freud opere un saut épistémologique pour proposer une hypothese inedite. Et
s’il a des prolongateurs et de nombreux contradicteurs, il n’a pas encore rencontré la réfutation
qui viendrait invalider définitivement cette méme hypothése. Avec Lacan, en tout cas le Lacan
freudien des années 50, un dévoilement est possible qui vient éclairer ce que Freud avait
découvert dans la nuit de son auto-analyse. L’inconscient ne reléve pas strictement d’une partie
de I’appareil psychique et la volonté de le relier a I’organisme est définitivement abandonnée.
Il est hors corps et prend sa racine dans le symbolique. Non pas dans les symboles qui exigent
I’acceés au champ des représentations humaines imaginaires, mais dans le symbolique qui fait
que ’homme est un étre de parole. Et ¢’est I’entrée dans la parole qui constitue I’homme comme

sujet de I’inconscient qui circule entre les associations infinies que lui inspirent le réve.

Aujourd’hui, I’hypothéese freudienne conserve toute sa fraicheur et son actualité. Si le réve
est pour Freud la voie royale vers I’inconscient, c’est aussi sur le plan de la recherche théorique
parce qu’il lui a permis de formuler cette hypothése. Et ¢’est bien sir, pour chacun des sujets
qui s’engage dans 1I’expérience de 1’analyse, parce qu’il lui donne acces de maniére privilégiée

a ce qui constitue la singularité de son symptdme et de son fantasme.

75 Ibid., p. 219.

21



} Sous La dieection de
Thierry Nussherger

Les chemins psy

Dus symptime au style

COLLECTION
PSYCHO-LOGIQUES

PSYCHELOGIUES L' farmattan

Parution : 25/01/2022
Format :13,5 x 21,5 cm
232 pages
ISBN : 978-2-343-24459-4
2350 €

Thierry Nussberger

est psychothérapeute et

psychanalyste & Vaux en Moselle.

Investi dans I'enseignement des
professionnels et des étudiants
de la relation et du soin depuis
1995, il est actuellement
vacataire a la Faculté de
Médecine de Nancuy.

Ont contribué a cet ouvrage :

Christine Auclair-Nussberger,
Barbara Houbre, Olivier Linden,
Jérémie Mercier, Sébastien
Muller, Thierry Nussberger et
David Sellem.

L H’grmattan

LES CHEMINS PSY
Du symptéme au style

Sous la direction de
Thierry Nussberger

Les chemins psy sont les voies
quempruntent les explorateurs de la
psyche humaine. L'ouvrage proposé ici
est le fruit d'un parcoursde recherche sur
les psychothérapies et les psychanalyses.
Il s‘appuie sur le vivant d'une clinique,
laquelle oriente des entretiens que
chaque professionnel réalise avec ses
patients. Nous trouverons une partie
consacrée a l'épistémologie et, en vis-
a-vis, une partie clinique présentée
par des praticiens qui, avec leur style
propre, nous montrent comment ils
accueillent le symptéme de chaque
consultant. L'épistémologie s'étend de
la fin du XVIII® au début du XX® siecle
et permet de découvrir 'abord singulier
de la souffrance psychique effectué par
les différents théoriciens. Revisiter ainsi
I'histoire permet d’éclairer le présent de
nos pratiques.

Contact
promotion & presse
contact.servicepresse@
harmattan.fr

0140 46 79 27

Harmattan
Edition - Diffusion
5-7, Rue de I'Ecole
Polytechnique
75005 Paris

Svivre les

00900

Tel.: 0140 46 79 20
Fax : 0143258203

22

Editions PHarmattan
www.editions-harmattan.fr



